\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

LA MATERNITA SURROGATA

Francesco Occhetta S.I.

La maternita surrogata € una pratica di procreazione in cuila donna siimpegna
a portare avanti una gravidanza per poi consegnare il neonato che dara alla luce a
una coppia committente. E tra i temi pitu delicati e scottanti del dibattito pubblico,
a partire dai modi diversi in cui viene definita: € chiamata «gestazione per altri»,
«gestazione d'appoggio», oppure «utero in affitto».

Le domande antropologiche ed etiche che tale pratica suscita toccano la radice
del significato di vita, di corpo, di rapporto madre-figlio, di dignita, di memoria, ma
anche di dono e di reciprocita. Sembra che nel dibattito politico le categorie
dell'umanesimo abbiano lasciato il posto a quelle del post-umanesimo, in cui la
riflessione pubblica silimita ad accogliere (passivamente) i traguardi della tecnica.
[l magistero della Chiesa, invece, ci invita a integrare le nuove scoperte biologiche e
tecniche per collocarle in un orizzonte antropologico che ponga al centro il
significato della vita umana e della dignita. E a partire da qui che evidenzieremo
alcuni criteri di discernimento per comprendere la pratica della maternita
surrogata.

Maternita surrogata: definizione e comparazione

Esistono diversi tipi di maternita surrogata: quella in senso stretto, in cui
I'embrione si ottiene da gameti maschili di un membro della coppia e da gameti
femminili della gestante. In questo caso, la donna che fornisce 1'utero € la stessa
che fornisce gli ovuli. C'¢ poi la maternita surrogata totale, in cui gli spermatozoi
sono di un donatore terzo, mentre la madre che da alla luce il bambino mette a
disposizione I'utero, ma non gli ovuli. E il caso, per esempio, in cui la gravidanza &
portata avanti grazie a un ovulo gia fecondato, formato dall'unione di cellule
riproduttive della coppia committente.

Nei Paesi in cui la maternita surrogata € permessa, la madre biologica, che
fornisce gli ovuli, non € colei che dara o affittera 1'utero per portare avanti la
gestazione. E questa separazione tecnica che permette alle posizioni culturali in
favore della procreazione surrogata di giustificare una figura giuridica che, invece
di essere madre genetica, € una sorta di incubatrice. Per la tecnica medica,
distinguere le funzioni e i compiti procreativi rende in qualche modo «neutra» la
gestazione, che potrebbe non avere alcun legame biologico con la coppia.

Nel 2013 1'Unione Europea (Ue) ha pubblicato uno studio che mette a
confronto la legislazione degli Stati membri sul tema della maternita surrogata. Ne
risulta un quadro complesso. Italia, Francia, Germania, Spagna e Finlandia la
proibiscono. In Austria e Norvegia € tollerata, se 1'ovocita appartiene alla donna
che mette a disposizione il proprio utero. In Grecia la surrogazione € consentita
solo attraverso rimborsi e non compensi. Belgio, Paesi Bassi e Danimarca la
limitano all'adozione, che stabilisce una filiazione successiva. La Svezia da

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018 pagina 10



\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

La maternita surrogata

garantista sta diventando proibizionista a causa del dibattito sociale introdotto
dalla pratica, mentre in Inghilterra il sottosegretario alla Salute, Nicola Blackwood,
ha annunciato la formazione di una Commissione per estendere il permesso anche
a persone sole e alle coppie omosessuali.

Gli Stati che la permettono senza riserve sono Russia, Thailandia, Uganda,
Ucraina, Nepal e alcuni degli Stati Uniti. Nel 2013 1'India ha ristretto la sua
normativa, ma, come € noto, le donne indiane accettano questa pratica a causa
della loro situazione di indigenza, e in molti casi sono soggette a un vero e proprio
sfruttamento. Si calcola un business di oltre tre miliardi di euro, che ruota attorno
a 3.000 cliniche indiane. Qui si stimano circa 1.500 nascite 1'anno attraverso una
maternita surrogata, un terzo delle quali per conto di stranieri.

L'Ucraina € la meta piu ambita in Europa: la legge di questo Paese prevede
infatti che sul certificato di nascita compaia esclusivamente il nome dei genitori
committenti.

Gli Usa hanno disciplinato la materia circa 30 anni fa, ma nei vari Stati vige una
disciplina giuridica molto differente. In California e in Canada la maternita
surrogata € regolata con contratti minuziosi, gestiti da agenzie private, che fissano
cifre «di mercato» per la madre surrogata a partire da circa 20.000 dollari, mentre il
costo totale del servizio si aggira sui 150.000 dollari. Nei contratti si trovano
clausole che disciplinano i minimi dettagli: dal catalogo in cui scegliere i tratti
somatici e genetici del futuro bambino fino al divieto per la madre surrogata di
ripensarci e scegliere di tenere il bambino. Vengono regolati le condizioni di salute
della madre e del neonato, la possibilita di rifiutare il bambino che nasce con
malformazioni, il tipo di alimentazione del periodo della gravidanza, lo stile di vita
da tenere nei nove mesi della gestazione, fino alle forme del distacco che vietano
I'allattamento della madre al bambino ma la obbligano a fornire il latte.

In questi Paesi si richiede che la gestante abbia avuto altri figli e si trovi in
buone condizioni economiche, per garantire un buon equilibrio psico-fisico-
economico al nascituro. Sul certificato di nascita € possibile scrivere il nome di
entrambii genitori riceventi senza avviare una procedura di adozione post-nascita.

E piu difficile, invece, risalire al numero delle nascite, perché molti Paesi non lo
rendono pubblico.

In Italia la pratica €& vietata dalla legge n. 40/2004 sulla procreazione
medicalmente assistita, che prevede una pena di reclusione che va dai tre mesi ai
due anni e una multa da 600.000 euro a un milione di euro a «chiunque, in
qualsiasi forma, realizza, organizza o pubblicizza [...| la surrogazione di maternita»
(art. 12, comman. 6).

A fondamento della norma ci pare di riscontrare alcuni principi di cultura
giuridica, come quello della mater semper certa, e l'ispirazione personalista della
Costituzione, che tutela la dignita della persona, da cui dovrebbe discendere il
divieto di contrattare la disponibilita del corpo per generare una vita.

D'altra parte, aggirare i divieti € fin troppo facile: € sufficiente andare nei Paesi

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018 pagina 11



\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

La maternita surrogata

in cui € permesso. Basta, infatti, un legame genetico con un membro della coppia e
il bambino puo essere poi portato in Italia come figlio naturale.

La retromarcia della giurisprudenza

Nel caso della maternita surrogata, la giurisprudenza internazionale ha
operato un cambio di marcia che non puo essere sottovalutato, La sentenza pilota
rimane quella sul caso Paradiso e Campanelli, del 27 gennaio 2015. La madre
committente aveva utilizzato questa pratica dicendo di aver usato i gameti del
marito e l'ovulo di una gestante russa. Nell'atto di nascita redatto a Mosca, del
quale la coppia aveva chiesto la trascrizione in Italia, il bambino risultava figlio
della coppia. Tuttavia, dopo il trasferimento del fascicolo dal consolato italiano a
Mosca alla Procura generale di Campobasso e al tribunale dei minori, una
sentenza ha dichiarato lo stato di abbandono e di adottabilita del bambino. II
tribunale infatti riteneva che il certificato di nascita russo contenesse informazioni
false sulla vera identita dei genitori del piccolo, perché il test del Dna aveva
dimostrato che non c'era legame biologico tra padre e figlia. La Corte europea dei
diritti dell'uomo, invece, ha denunciato un'interferenza illecita dei giudici italiani
per avere arbitrariamente negato la trascrizione.

I1 24 gennaio 2017 la sentenza di appello pronunciata dalla Camera grande
della Corte europea dei diritti umani (Cedu) ha ribaltato il pronunciamento,
ritenendo infondato il diritto di una coppia sposata al riconoscimento di un figlio
come proprio, in assenza di un legame biologico con i due aspiranti genitori. I
giudici europei hanno pertanto riconosciuto fondate le argomentazioni
dell'Avvocatura dello Stato italiano presso la Corte di Strasburgo e hanno negato la
possibilita di riconoscere come proprio figlio un bambino nato in Russia da madre
surrogata.

Nella sentenza si stabilisce che il diritto alla famiglia non prevede il «mero
desiderio di fondare una famiglia», perché la nozione di famiglia presuppone
I'esistenza di legami affettivi stretti e non € un mezzo per crearne artificiosamente
altri (par. 141 della sentenza). Nel passare in rassegna tutti i tipi di unione
possibili, la Corte ha accertato che la convivenza di soli sei mesi tra il bambino e i
ricorrenti non da luogo a una famiglia (par. 158). E su questo modello che la Corte
ha dubitato dell'identita del secondo aspirante genitore (quello che non ha alcun
legame, neppure genetico, con il bambino), affermando: «Non c'era vita familiare
trairichiedentie il bambino».

Anche i giudici di Strasburgo hanno richiamato, nella sentenza, alcuni
fondamenti personalisti della famiglia presenti nella Costituzione italiana, quale
«societa di fatto», preesistente al diritto, negando la tesi individualistica della
famiglia, intesa come diritto soggettivo che soddisfi un proprio bisogno.

La maternita surrogata nel dibattito pubblico

Ci chiediamo: in un Ordinamento democratico, la liberta del soggetto e la
legittimazione di un desiderio possono diventare un diritto, se ledono la dignita di

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018 pagina 12



\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

La maternita surrogata

altri? Il dibattito ha diviso anzitutto il fronte femminile-femminista tra esponenti
contrarie in ogni caso e posizioni che distinguono tra fini commerciali da
condannare e l'espressione di una liberta femminile da favorire perché vissuta
come un dono. Si tratta di una posizione culturale latente, che si potrebbe
sintetizzare cosi: «Come donna io non lo farei mai, non vorrei nemmeno che lo
facesse mia figlia, pero non ho alcun diritto di vietare a una donna adulta di aiutare
un'altra donna che non hal'utero o una coppia sterile».

L'obiezione € stata presa in considerazione in un incontro internazionale tenuto
a Montecitorio il 23 marzo scorso, dal titolo «Maternita al bivio: dalla libera scelta
alla surrogata, una sfida mondiale». Al Convegno - cui la presidenza della Camera
non ha purtroppo concesso il patrocinio - esponenti di tutte le forze politiche,
diverse ministre e rappresentanti del movimento internazionale contro la
maternita surrogata hanno firmato una mozione, da sottoporre all'Onu, che ritiene
la maternita surrogata una «pratica lesiva dei diritti umani delle donne e dei
bambini».

E anzitutto emerso come una nuova corrente culturale si vada insinuando nelle
coscienze delle donne: «La "madre surrogata" - ha affermato la giurista Silvia
Niccolai - € il modo per proporre alle donne un nuovo "ideale" femminile, di una
donna separata dalla sua esperienza, che sa staccarsi dal bambino dopo il parto,
che sa essere razionale, che € generosissima, che sa da subito che suo figlio non &
suo e che non € sua neppure la gravidanza. Si coltiva una sorta di pedagogia che
insegna alle donne che l'esperienza vissuta nel loro corpo non € loro, cosi non si
affezionano al bambino, non si toccano la pancia». Siamo di fronte a una pedagogia
della responsabilita dell'essere per l'altro o a una nuova sudditanza? In origine,
infatti, la maternita € frutto di un dono che perde di valore se diventa uno scambio.

La senatrice Emma Fattorini, docente di Storia contemporanea all'Universita
«La Sapienza», ha posto l'accento sulla creazione del legame - definito dal
linguaggio tecnico bonding - che inizia nel periodo pre-natale, si consolida alla
nascita e raggiunge un suo equilibrio nei primi anni di eta: «Si nega la relazione
mente-corpo, alla base del rapporto madre-bambino. Lo "spezzettamento" della
maternita in tanti segmenti, pezzi diversi, 1'ovulo, l'ovocita, 1'utero riducono la
maternita a un processo meramente biologico. Come se la gravidanza potesse
ridursi a un fatto meramente biologistico, secondo quel biologismo ottocentesco
che ancora non aveva colto la relazionalita della vita intrauterina. Come se si
potesse infrangere l'unita tra mente e corpo che € stata una delle piu grandi
scoperte della soggettivita novecentesca. [...] Lo stress, che si comunica, o gli effetti
della musica che si sente o le infinite correlazioni madre-bambino - di cui €
consapevole l'esperienza femminile - lasciano degli effetti di tipo epigenetico, come
dimostrano recenti ricerche delle neuroscienze». In altre parole, € l'esperienza «di
ri-conoscersi e ri-trovarsi al di fuori dell'utero e costruire un senso di appartenenza
reciproca»

La scrittrice Susanna Tamaro si € interrogata sul significato di amore e sulle
motivazioni che spingono una coppia a volere un figlio surrogando la maternita:
«Un amore che reclama diritti che razza di amore €? Il concetto di amore e quello di

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018 pagina 13



\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

La maternita surrogata

diritto sono assolutamente incompatibili. Non esiste il diritto di amore, cosi come
non esiste il dovere di amare. Persino il Decalogo - oserei dire, il codice etologico
dell'umanita - ci impone di onorare il padre e la madre, non di amarli. L'amore, per
essere davvero tale, non richiede una legge a cui uniformarsi, ma piuttosto un'idea
del bene, el'idea del bene soggiace sempre a quella della reciprocita. Quale forma di
reciprocita ci puo essere in un rapporto di commissione della vita? Non fare agli
altri quello che non vuoi sia fatto a te stesso € il principio su cui si € retta la societa
umana fino ad ora. Per esercitare un nostro diritto, dunque, costringiamo
lucidamente una persona a venire al mondo privandola di cio che fa di un uomo un
uomo, vale a dire la genealogia, mettendo sulla sua vita una grande ipoteca di
infelicitan.

Il punto centrale viene ribadito da Francesca Izzo, laddove definisce la
maternita come un processo relazionale e nega che essa possa essere scomposta in
tappe tecniche: «Se si accetta, come nella maternita surrogata, anche in quella
cosiddetta solidaristica, di spezzare l'unitarieta del processo, di segmentarlo in
ovociti, gravidanza e neonato, togliendo alla gravidanza ogni "pregnanza" fisica,
emotiva, relazionale e simbolica, facendone un processo meccanico/naturale, si
incrinano le basi stesse dell'autodeterminazione. Paradossalmente, in nome della
liberta si espropriano le donne di ci6 che la determina e la fonda. E dunque
propriamente in nome della liberta femminile che la surroga € inaccettabile».

La segmentizzazione biologista - sostenuta, per esempio, dalla scuola di
Veronesi - porta a cancellare la madre, negata dai contratti di surroga. Inoltre,
subordinare la maternita a un «contratto» umilia la dignita femminile e la liberta
del nascituro, significa ritornare al baliatico mercenario o alle serve che
partorivano per conto dei loro padroni.

L'argomento vale anche quando una donna feconda mette al mondo un figlio
per una donna sterile grazie al legame affettivo che le lega (essere sorelle, amiche o
madri dell'aspirante madre). Anche in questo tipo di surrogazione, definita
«solidale», esiste una frattura tra la generazione e la sessualita: il padre non €
chiamato in causa nel processo di genitorialita. «Che la procreazione avvenga al di
fuori della sessualita fa si che quella tra un uomo e una donna non sia piu la forma
di intersoggettivita originaria. Essa perde la sua forza simbolica, che € la piu
potente delle forze [...]. Il figlio non é figlio del legame o della parola d'amore fra un
uomo e una donna, che riceve la grazia di farsi carne»

Allo stesso modo, anche l'esperienza dell'essere madre viene «sezionata»: la
madre ricevente € quella degli affetti, la madre gestazionale ¢ quella che mette a
disposizione il corpo. E a quest'ultima che la cultura a favore della maternita
surrogata vieta subdolamente di amare.

Colpiscono i casiin cui per «un difetto di fabbrica» il bambino viene rifiutato dai
committenti. Nella Repubblica Ceca, qualche anno fa, era stata diagnosticata una
malformazione al feto durante la ventitreesima settimana. La gestante rifiuto di
abortire e i committenti rinunciarono al bambino. Poi, dopo pochi mesi dal parto,
anche la gestante rifiuto il bambino, affidandolo a un orfanotrofio.

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018 pagina 14



\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

La maternita surrogata

Ricordiamo anche la storia di Baby Manji, nata nel 2008 in India su
commissione di una coppia giapponese. A un mese dal parto, la coppia divorzio.
Nessuna delle tre «potenziali» madri - la surrogata, l'ex moglie, la donatrice
dell'ovulo - riconobbe la bambina. Solamente il padre ottenne per la bambina un
certificato d'identita giapponese, dopo una lunga battaglia legale.

Elementi morali per discernere

E significativo anche il silenzio su questo tema da parte della stampa europea.
Lontano dagli echi mediatici, la Carta di Parigi, firmata il 2 febbraio 2016, ¢ stata di
recente discussa nei Parlamenti degli Stati membri per proporre l'abolizione della
maternita surrogata. Promossa da esponenti come la scrittrice socialista Sylviane
Agacinski e da rappresentanti dei diritti umani, delle famiglie, del mondo politico e
culturale europeo, in uno dei suoi passaggi piu significativi si legge: «Lungi
dall'essere un gesto individuale, questa pratica sociale € realizzata da imprese che
si occupano di riproduzione umana, in un sistema organizzativo di produzione,
che comprende cliniche, medici, avvocati, agenzie ecc. Questo sistema ha bisogno
di donne come mezzi di produzione in modo che la gravidanza e il parto diventino
delle procedure funzionali, dotate di un valore d'uso e di un valore di scambio, e si
inscrivano nella cornice della globalizzazione dei mercati che hanno per oggetto il
COrpo umano».

La valutazione etica della maternita surrogata, per gli elementi emersi, non puo
limitarsi a stabilire una sorta di «argine» al limite delle tecniche di procreazione
artificiali. Non si tratta nemmeno di fissare parametri - quanto sarebbe giusto o
dove sarebbe troppo - per capire fin dove € possibile arrivare con uno strumento
tecnico che di per sé dovrebbe essere neutro. Infatti, essendo coinvolte la persona e
la sua dignita come oggetto dell'agire tecnico, bisogna ricordare quell'imperativo
che Immanuel Kant identificava come punto chiave del comportamento umano:
«Agisci in modo da considerare l'umanita, sia nella tua come nella altrui persona,
sempre come fine e mai come semplice mezzo».

La valutazione etica di tale prassi si pone al piu radicale dei livelli dell'umano,
quello del senso della vita. Parlare di un approccio etico alla maternita surrogata
significa portare la domanda morale al cuore della tecnica per cercare come questa
possa servire l'uomo, senza servirsene. Trasformare la procreazione in una
produzione rivela un decadimento della percezione dell'umano verso le derive del
post-umano: 1'uomo svuotato del significato antropologico unitario, che rimane
malleabile e plasmabile secondo il desiderio dei piu forti e dei piti ricchi.

Se lo sguardo che poniamo sulla maternita surrogata non si facesse carico di
tale domanda sul significato umano di questa prassi, negheremmo la dignita
umana, che invece ci permette di trovare risposte alle questioni qui sollevate.
Proprio la storia del Novecento, con le sue pagine sanguinose, mostra come i
crimini che 'umanita ha subito abbiano di fatto espresso il loro volto piti cruento
eliminando il fondamento della dignita dalla coesistenza umana.

* % %

La Chiesa, attraverso il magistero, non si stanca di affermarlo: «<Ad ogni essere

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018 pagina 15



\&'ILA CIVILTA CATTOLICA quaderno 4006 - 20 maggio/3 giugno 2017

La maternita surrogata

umano, dal concepimento alla morte naturale, va riconosciuta la dignita di
persona. Questo principio fondamentale, che esprime un grande "si" alla vita
umana, deve essere posto al centro della riflessione etica sulla ricerca biomedica,
che riveste un'importanza sempre maggiore nel mondo di oggi». Lo ha

recentemente ribadito anche papa Francesco nell'Amoris laetitia, al n. 54.

Allora diviene arduo, sotto il profilo giuridico prima ancora che morale,
considerare la maternita surrogata una tecnica riproduttiva eterologa in caso di
sterilita. Questo significherebbe svilire il valore della relazione che madre e figlio
vivono nei nove mesi di gestazione. La maternita surrogata non pué nemmeno
essere ridotta, come ritengono alcuni bioeticisti, alla semplice donazione di un
organo, perché l'utero, diversamente da un rene o un polmone, esiste per
contenere un'altra vita e non ha altra funzione se non quella. Basterebbe poi una
consultazione pubblica nei vari Paesi europei per capire che la maggioranza della
popolazione € contraria alla pratica.

La parte piu debole rimane il nascituro, che «va rispettato e trattato come una
persona fin dal suo concepimento e, pertanto, da quello stesso momento gli si
devono riconoscere i diritti della persona, tra i quali anzitutto il diritto inviolabile di
ogni essere umano innocente alla vita». A questo proposito, tra l'altro, non puo non
suscitare interrogativi il fatto che nel mondo ci siano circa 170 milioni di bambini
abbandonati. Prendersi cura di loro attraverso 1'adozione o 1'affido, da sostenere
come cultura politica, riporterebbe nei confini dell'umano il desiderio di diventare
genitori e di crescere un figlio.

Fino a che punto, dunque, l'idea del legame liquido che fonda la surrogazione
puo condizionare le domande e gli appelli piu profondi della coscienza morale?
Davvero vogliamo insegnare ai giovani che tutto puo essere disponibile, soggetto a
prezzo di mercato e controllato dagli interessi delle industrie biotecnologiche? Se si
afferma culturalmente che nemmeno 1'essere dei nascituri € indisponibile, dove
fonderanno la propria liberta le giovani generazioni quando cresceranno? E quale
tipo di rigetto avranno per la generazione che li ha resi disponibili?. Sono queste le
domande a cui rispondere come civilta umana. La liberta € sempre «per qualcuno»,
non € mai «da qualcosa»; non si realizza nello spazio infinito del moltiplicarsi dei
bisogni-desideri, ma si costruisce nell'accoglienza del limite e della relazione con
l'altro.

L’Agenzia Culturale di Milano - Rassegna Stampa n. 284 del 11 febbraio 2018



